LA NUEVA DERECHA. BALANCE HISTÓRICO Y CUESTIONES ACTUALES DE UNA EXPERIENCIA LONGEVA



STÉPHANE FRANÇOIS Y EL ESTUDIO CULTURAL DE LA EXTREMA DERECHA FRANCESA

INTRODUCCIÓN

Presentación de Stéphane como uno de los investigadores sobre la cultura neofascista y de extrema derecha francés más recientes, con unas aportaciones vitales para entender a la intelectualidad de extrema derecha de la Guerra Fría a nuestros días. Uno de los principales autores que se ha tomado en serio el apartado cultural de los grupúsculos radicales cubriendo un terreno poco explorado por los investigadores, más centrados en la política y la violencia. 

-Datos biográficos
-Datos académicos
-Datos bibliográficos

ENTREVISTA

1. D'un point de vue historiographique, l'histoire de la Nouvelle Droite semble avant tout une histoire générationnelle de maturation et de signification intellectuelle. Ce qui a commencé comme une initiative de jeunes militants en 1968 est aujourd'hui une expérience avec un parcours considérable. À ce titre, est-ce la fin de la Nouvelle Droite telle qu'on l'a connue au XXe siècle ? Y a-t-il un relais générationnel ?
Les futurs cadres de la Nouvelle droite ont commencé à militer, pour la plupart d’entre eux, au début des années 1960 (Fédération des étudiants nationalistes (FEN), Europe Action). Ils sont nés au début des années 1940. De ce fait, aujourd’hui, ils sont âgés et meurent. Donc, effectivement, nous assistons progressivement à la disparition de la Nouvelle droite historique. Cette disparition est aggravée par le fait qu’Alain de Benoist a empêché l’émergence de nouvelles générations qui pouvaient mettre en péril son leadership. Nous sommes là au cœur d’un paradoxe : la Nouvelle droite a peu de relève car son intellectuel principal a, depuis les années 1970, fait le vide autour de lui, poussant des cadres solides intellectuellement à quitter cette mouvance. Ce fut le cas de Giorgio Locchi, de Guillaume Faye ou de Charles Champetier par exemple. Résultat, il s’est entouré d’une cour de courtisans, à la moindre envergure intellectuelle. L’analyse du dernier Liber Amicorum Alain de Benoist (le troisième) le montre : s’il y a de nombreuses jeunes signatures, les textes ont, pour principale caractéristique, d’être hagiographique et relevant du témoignage. Aucun n’est scientifique ou érudit… Cela dit, Éléments connaît un renouvellement de son équipe éditoriale, sans pour autant retrouver la qualité des articles des années antérieures. De même, les différentes scissions et divergences, à l’exception des thèses de Guillaume Faye qui se sont massivement diffusées dans la mouvance identitaire, ont été un échec : ainsi, Synergies européennes n’a pas produit une idée neuve marquante. Donc, la Nouvelle droite n’a pas produit de nouvelles idées depuis longtemps.

2. Quelle évolution idéologique a connu le GRECE depuis le manifeste de Charles Champetier et d’Alain de Benoist en 2000 ? Que s'est-il passé au GRECE entre 2000 et aujourd'hui d'un point de vue historique ?
Entre 2000 et aujourd’hui, le GRECE a continué de se désagréger, après une phase de déclin au début des années 1980, qui a vu le départ massif d’un grand nombre de cadres historiques et de premier plan. Les docs internes montrent qu’en 86-87 le GRECE n’est pas loin de disparaître. Il a cessé d’exister aux alentours de 2013. Le pôle dominant s’est alors déplacé, au profit de l’Institut Iliade, fondé la même année par d’anciens grécistes pour perpétuer la mémoire de Dominique Venner, qui venait de se suicider. Ce changement de pôle militant principal a eu aussi pour conséquence de voir des évolutions idéologiques importantes. Les membres de l’Institut Iliade reprennent en effet les positions originelles de la Nouvelle droite, en particulier l’affirmation ethnique.
	Durant le même temps, Benoist s’est éloigné de certains points du Manifeste[footnoteRef:1], notamment ceux qui portent sur le différentialisme et l’organisation impériale et communautarienne de l’Europe, permettant aux populations immigrées de rester « elles-mêmes ». Pour se faire, ils mettaient en avant le communautarisme, remplacé aujourd’hui par les thèmes du « grand remplacement », de l’« ethnocide » ou de la « remigration ». En effet, Benoist et Champetier proposaient alors aux « populations d’origine immigrée qui résident aujourd’hui en France » un modèle communautariste permettant la préservation des identités collectives, plutôt qu’un « modèle d’assimilation purement individuel à une citoyenneté abstraite ». En effet, « Le GRECE, écrivaient-ils, estime que l’identité ethnoculturelle des différentes communautés qui vivent en France aujourd’hui doit cesser d’être rabattue sur le domaine privé, pour faire l’objet d’une véritable reconnaissance dans la sphère publique. Elle adhère donc à un modèle de type communautarien et non communautariste, permettant aux individus qui le souhaitent de ne pas se couper de leurs racines, de maintenir vivantes leurs structures de vie collectives, et de ne pas avoir à payer leur respect d’une nécessaire loi commune de l’abandon de la culture qui leur est propre. Cette politique communautarienne pourrait à terme se traduire par une dissociation de la citoyenneté et de la nationalité.[footnoteRef:2] » Ce discours va à l’encontre des positions défendues par l’Institut Iliade qui, comme nous l’avons dit plus haut, insistent sur l’affirmation ethnique, héritage d’Europe Action de Dominique Venner. [1:  L’acronyme « GRECE » signifie Groupement de recherche et d’études pour la civilisation européenne.]  [2:  GRECE, Manifeste pour une renaissance européenne. À la découverte du GRECE son histoire, ses idées, son organisation, Paris, 2000, pp. 73-74. Nous soulignons.] 


3. Ces dernières années, Alain de Benoist a publié Droite-gauche, c'est fini ! : Le moment populiste (Pierre Guillaume de Roux, 2017), il montre une certaine sensibilité pour les mouvements populaires comme les Gilets jaunes et se définit volontiers comme un intellectuel populiste. De Benoist a-t-il abandonné l'aristocratisme pour se préoccuper du peuple, ou élitisme et populisme font-ils bon ménage ?
Cette évolution, effectivement, est intéressante. Si son aristocratisme est moins mis en avant, il n’abandonne pas son inégalitarisme. De même, sa fierté d’être aristocrate, et d’une vieille famille, réapparaît régulièrement, notamment dans les « Livres de l’amitié » (Liber Amicorum) que ses amis lui ont offert pour ses soixante, soixante-dix et quatre-vingts ans... Il est d’ailleurs intéressant de noter qu’Alain de Benoist en a eu trois, lorsque certains universitaires en on difficilement un… 
Ce tournant est assez incompréhensible : pendant près de quarante ans, il a promu un discours inégalitaire, aristocratique avant d’entamer cette évolution populiste, qui apparaît explicitement en 2012 dans son livre d’entretiens avec François Bousquet (Mémoires vives). Est-elle sincère ? J’ai un doute. Quoiqu’il en soit, Benoist est connu pour chercher de « nouvelles convergences » idéologiques entre l’extrême gauche et l’extrême droite. Cet attrait se manifeste, par exemple, au travers de son attrait pour les mouvements « révolutionnaires-conservateurs », « anticonformistes », etc. Cela dit, ce populisme, par son brouillage, volontaire, des clivages gauche-droite, peut aussi être analysé comme une nouvelle formulation des positions classiques du GRECE (anticapitalisme, rejet des « fausses » élites, etc.). Il est aussi très partagé à l’extrême droite : n’oublions pas qu’il est l’une des caractéristiques discursives du Rassemblement national, et à sa suite, des formations politiques qui l’ont copié. Cette évolution a de nouveau brouillé le message idéologique du GRECE, qui devenu inaudible. Enfin, ce populisme est particulier : il choisit son peuple. En effet, les Gilets Jaunes sont issus des classes moyennes des départements ruraux, et non des classes populaires (ouvriers, petits employés) multi-ethniques urbaines. 

4. L’extrême droite s’appuie aujourd’hui sur une stratégie populiste (sur les émotions et le court-termisme), mais aussi sur le combat culturel. Pensez-vous que la métapolitique a réussi à se répandre et à aider l'extrême droite à gagner en crédibilité et en votes ? Ou devrions-nous comprendre la métapolitique plutôt comme une expérience plus étroite et limitée de l'histoire de l'extrême droite intellectuelle, à l'échelle transnationale ?
Les éléments constitutifs de cette métapolitique sont à chercher dans l’histoire de l’extrême droite, en particulier française. Les militants du GRECE se sont intéressés dès les années 1970 à l’œuvre du militant communiste italien Antonio Gramsci (1891-1937), ayant découvert chez lui l’importance du combat culturel dans la prise du pouvoir par un parti politique. C’est la stratégie de l’hégémonie culturelle. Les militants d’extrême droite souhaitent que la population consente à leur idéologie, l’accepte. Pour obtenir ce consentement de la part des opinions publiques, il faut, selon eux, que cette idéologie devienne dominante afin de se banaliser. Cette récupération a été mise en œuvre dans les années 1980, lorsque ces militants ont investi la presse, afin de diffuser leurs idées. Dans les années 2000, ce « combat culturel » s’est transformé en une sorte de « gramscisme numérique ». Une origine coloniale peut aussi être vue durant la guerre d’Algérie avec l’influence des principes de « la guerre psychologique » venant de la guerre d’indochine : c’est à cette époque que Dominique Venner, ayant combattu en Algérie, écrit qu’il faut imposer des signifiés. 
Si la tentative de manipulation de l’opinion publique fut perçue comme un échec, notamment par Pierre-André Taguieff, dans les années 1980, ce qu’elle fut sur le moment, les idées (essentialisation des identités, irréductibilité des unes aux autres, idée d’une civilisation et d’une culture européennes datant de la Préhistoire, ethnodifférentialisme, mixophobie, etc.) se sont diffusées par la suite dans les autres tendances de l’extrême droite, comme certaines franges du catholicisme, ainsi que dans la société. Ces thématiques identitaires se sont à la fois banalisées et diffusées dans la société. Cela a eu pour conséquence de donner une respectabilité à l’extrême droite. Cette banalisation a « déradicalisé » ces discours. Aujourd’hui, les thèmes de la « remigration », de l’« identité européenne », de l’« immigration-colonisation » sont devenus courant à droite.
La stratégie du GRECE a incité des groupes européens, puis américains, à l’imiter : des clones des revues du GRECE sont créés principalement en Allemagne et en Italie. Cette stratégie de combat « métapolitique » est aujourd’hui reprise par la plupart des formations d’extrême droite, en lien avec le développement du web.

5. Jean-Yves Le Gallou affirme que la question de l'identité, au coeur de la pensée de la Nouvelle Droite, fait désormais partie du courant politique dominant. L'attitude rebelle de la Nouvelle Droite et sa critique du "puritanisme de gauche" auraient également été adoptées par la droite. Êtes-vous d'accord avec Le Gallou ? Si oui, quelle est la relation entre les idées de la Nouvelle Droite et la droite de manière plus générale ?
Jean-Yves Le Gallou a raison. Comme nous l’avons expliqué plus haut, les idées de la Nouvelle droite se sont banalisées, pour devenir dominantes. Cela a été facilité par le fait que les militants, lors de leur départ du GRECE, les ont gardées, les diffusant au sein de leurs nouvelles formations politiques, ce qui a eu pour conséquence de les banaliser. Mais ce n’est pas la seule explication. En effet, les néo-droitiers ont cherché, dès les années 1970, à faire de l’entrisme, à la fois dans des partis politiques de la droite classique (UDF et RPR), dans la presse (Pensons à la création du Figaro Magazine en 1978) ou dans certaines institutions, comme l’armée. Concernant cette dernière, plusieurs anciens néo-droitiers enseignent à l’École de guerre… Et depuis la crise de 2008, la droite française a été incapable de réélaborer un corps doctrinal, l’ouvrant aux quatre vents.

6. La Nouvelle Droite a évolué comme un phénomène transnational, et ses idées ont été façonnées par divers contextes locaux. En Espagne, l'antichristianisme néo-droitier a entravé une assimilation intégrale des postulats d’Alain de Benoist et ses acolytes. Pour la Nouvelle Droite espagnole, l’Europe est chrétienne et affirmer le contraire est une impasse. Avez-vous, tout de même, remarqué une modération des positions antichrétiennes au sein de la Nouvelle Droite en France ? Si c'est le cas, est-ce que cela a séduit certains secteurs de la droite chrétienne ?
La Nouvelle Droite était, dès l’origine, un phénomène transnational. Ses futurs membres se côtoyaient. Durant l’expérience d’Europe Action, des militants allemands, belges et italiens. Des amitiés sont nées à cette époque. Ces différents militants se sont mutuellement influencés : cela a été le cas d’Henning Eichberg sur Alain de Benoist ; Benoist sur Marco Tarchi, etc. 
Si la Nouvelle droite a longtemps professé un antichristianisme radical - celui-ci était qualifié dans les années 1970 et 1980 de « secte orientale » -, elle n’a jamais cessé de dialoguer avec des personnalités chrétiennes comme Thomas Molnar ou le théologien traditionaliste Guillaume de Tanoüarn.
Suivant les pays, l’antichristianisme est donc plus ou moins virulent. Concernant le cas français, il y a eu, à compter des années 2000, des rapprochements avec certains milieux catholiques. Cette évolution s’est surtout faite à compter des années 2010, au moment des « Manifs pour tous » puis avec le contrecoup des attentats djihadistes de 2015. Ainsi, des membres des Veilleurs, comme Guillaume Bès de Berc, membre de la revue écologiste catholique Limite !, ont affirmé leur intérêt pour les idées de Nouvelle droite, en particulier en ce qui concerne la critique néo-droitière de la technique et la théorisation d’une certaine forme d’écologie. En retour, ils ont été invités à s’exprimer dans les colonnes d’Éléments. De fait, le ton est devenu moins agressif, mais le paganisme n’a pas été pour autant abandonné. Pensons à la réédition de Comment peut-on être païen?, à ses traductions, au premier hors-série d’Éléments (sorti en 2022), qui portait justement sur le paganisme. 

7. Dans sa critique consacrée à Alain de Benoist en 2011, Robert Steuckers souligne le manque d'intérêt de la Nouvelle Droite pour la philosophie postmoderne française, communément appelée French Theory. Même si de Benoist a pu partager avec des auteurs comme Michel Foucault, Gilles Deleuze ou Jacques Derrida un intérêt particulier pour la question identitaire ou leurs relectures de Nietzsche ou de Heidegger, ils n'ont jamais été très appréciés par la Nouvelle Droite. Quelle peut en être la cause ?
Il faut faire attention à ne pas faire de distorsion : Nietzsche et Heidegger ne sont pas vraiment des auteurs que nous pourrions qualifier de « gauche ». Le premier est un penseur de l’aristocratisme, goûtant peu aux valeurs démocratiques ; le second est un penseur völkisch. Ce sont les intellectuels de gauche qui ont récupéré et réinterprété la pensée de ceux-ci. 
Il est vrai que la Nouvelle droite n’a jamais eu d’appétence pour ces auteurs, ou pour, de manière plus générale, pour la « French Theory »… Ainsi, François Bousquet a publié un ouvrage sur Foucault, au titre ordurier : « Putain » de Saint Foucault : Archéologie d’un fétiche paru en 2015 aux éditions Pierre-Guillaume de Roux. Aucun auteur de ce courant de pensée ne figure dans La bibliothèque du jeune européen. 200 essais pour apprendre à penser, dirigé par Alain de Benoist et Guillaume Travers et publié en 2020. Pourquoi ce rejet ? Il me semble que ces auteurs sont vus comme des théoriciens du néolibéralisme, en particulier Foucault, et de la déconstruction/du wokisme, notamment Derrida. Bref, ce sont des bêtes noires, qui ont théorisé le monde détesté par les néo-droitiers.

8. Aujourd'hui, une partie de l'extrême droite européenne explique les conflits armés et la géopolitique internationale en termes eschatologico-religieux. Si le fascisme classique utilisait déjà ces représentations agonistiques, le néo-fascisme les renouvelle aujourd'hui à travers le traditionalisme évolien ou le néo-eurasianisme d'Alexandre Douguine. Pensez-vous que l'élément géopolitique joue aujourd'hui un rôle de plus en plus important dans la formation de l'extrême droite ?
Les relations internationales et la géopolitique ont toujours été importantes pour les extrêmes droites. En effet, les choix politiques des dirigeants sont étroitement suivis par les militants et les dirigeants des partis de cette mouvance, car ils ont des conséquences sur la vie des nations. D’ailleurs, ils sont fréquemment très critiqués par ces militants depuis l’apparition de l’extrême droite en tant que courant politique défini (c’est-à-dire à partir de la fin du XIXe siècle, comme nous le verrons dans la première partie) : ils participeraient au déclin des États, en permettant, par exemple, à des migrants extracontinentaux de s’installer dans le pays (pensons aux migrants fuyant la misère et la guerre en Syrie vus comme participant à un supposé « grand remplacement » ethnique). De même, la politique internationale de tel ou tel pays peut être analysée par son extrême droite comme un acte de faiblesse par rapport à un autre jugé hostile.
L’extrême droite se passionne pour la géopolitique, certains, tel le Belge Robert Steuckers, élaborant des constructions idéologiques essentialisantes s’appuyant sur l’histoire, les religions, la génétique ou l’archéologie. Ils se placent dans la tradition d’une géopolitique en tant que discipline produisant un savoir spécifique sur les relations internationales, qui a pourtant de longue date été discréditée par les spécialistes universitaires, qui ont largement listé ses erreurs et impasses conceptuelles. 
	Plus qu’en « termes eschatologico-religieux », je dirai que la géopolitique de l’extrême droite s’exprime en termes complotistes. Fondamentalement, la conception géopolitique de l’extrême droite, comporte un élément complotiste en sous-entendant que « tout est lié », et que la contingence n’existe pas dans les relations internationales : un coup d’État en Afrique serait forcément la conséquence d’une compétition planétaire entre les grandes puissances, qui ont choisi un nouveau champ de bataille pour leur affrontement, et surtout de la politique impérialiste des États-Unis ou de l’action néfaste des Juifs. Enfin, ces militants d’extrême droite se perçoit comme une élite de rechange pour regénérer une société sous une forme organiciste, les articulant à une révision de la géopolitique.

9. Dominique Venner est souvent présenté comme l'une des figures emblématiques de la Nouvelle Droite. Pourtant, quelques années après la création du GRECE, Venner a abandonné le militantisme politique et s'est largement retiré du combat métapolitique. Pensez-vous que ce rôle lui est attribué en raison de l'impact de son suicide ? Pourquoi, selon vous, sa mort a-t-elle eu un tel retentissement en France et à l'international ?
Effectivement, son parcours est souvent présenté ainsi. Mais il n’a jamais cessé de faire de la métapolitique. Ses différents magazines historiques le prouvent. La Nouvelle Revue d’Histoire, qui a existé de 2002 à 2017, était la vitrine des idées de Dominique Venner. Elle se situe dans la continuité d’Enquête sur l’histoire, son premier, et éphémère, magazine. Parmi les thèmes récurrents, il y a la minimisation de la politique du régime dit de « Vichy », la criminalisation de la Résistance, la défense du colonialisme et de la civilisation européenne, les rejets des États-Unis et de son modèle social, le rejet de l’islam, le fascisme, etc. Des thématiques fréquentes à l’extrême droite depuis la Libération, qu’il n’a cessé de diffuser depuis Europe Action, les euphémisant progressivement, sans pour autant édulcorer le fond. Parmi les contributeurs réguliers de la Nouvelle Revue d’Histoire, nous trouvions des néo-droitiers historiques, comme Jean Mabire (connu pour ses ouvrages pseudo-historiques sur la « geste » de la SS), Philippe Conrad, ou le journaliste négationniste Jean-Claude Valla, Jean-Joël Bréjon ou François-Georges Dreyfus, tous deux universitaires… De fait, l’histoire proposée par ce magazine est ouvertement orientée à l’extrême droite.
	En outre, Venner avait une image de « moine-soldat », et de personne rigide, qui provoquait le respect des militants, mais aussi la crainte. Plusieurs anciens néo-droitiers m’ont rapporté le même fait : lorsqu’il arrivait aux colloques du GRECE, il semait un vent de panique parmi les organisateurs, qui craignaient ses commentaires. Bref, si officiellement il avait cessé de militer, ses textes et ses prises de positions influençaient encore la Nouvelle Droite. Même décédé, il continue de le faire. N’oublions pas que l’Institut Iliade, fondé pour perpétuer sa mémoire et sa pensée, dirigé par des proches, est devenu le think tank le plus important de l’extrême droite…
Son suicide a connu ce retentissement car Dominique Venner était une personnalité d’extrême droite et un théoricien identitaire de premier plan. Sa brochure, Pour une critique positive, paru initialement en 1964, continue d’être publié et traduit. Implicitement, cela montre son importance pour les militants identitaires. Les militants contemporains ont alors perdu l’une de leur grande figure tutélaire. Enfin, son geste, se suicider dans l’une des plus importantes cathédrales de France, a renforcé cette image de moine-soldat païen. 

10/Vous avez récemment publié le livre La nouvelle droite et le nazisme, une histoire sans fin (Le bord de l'eau, 2023). Si le courant de pensée d'Alain de Benoist se caractérise essentiellement par son renouvellement théorique de la pensée d'extrême droite, quels sont, en revanche, ces principaux points communs avec le nazisme ou d'autres mouvements similaires de l'entre-deux-guerres ?
Premier point, les néodroitiers n’ont jamais fait référence au fascisme, mais certains d’entre eux se sont référés à la phalange et à José Antonio Primo de Rivera ou aux corps francs allemands de l’après Première guerre mondiale, qui ont de fortes proximités idéologique et d’action avec le fascisme. Ce fut le cas, par exemple, de Dominique Venner. Ensuite, le GRECE des origines a permis le renouvellement de l’antisémitisme. A sa fondation, certains cadres du GRECE ont transformé l’antisémitisme nazi, l’associant à une critique virulente du christianisme d’un côté et de l’autre à une promotion d’un paganisme nordique, venant de la mouvance völkisch. Nous sommes alors passés d’un discours antisémite à un discours anti-monothéiste. Par la suite, avec le départ de ces cadres, cet antisémitisme (au coeur de l’idéologie nazie, ne l’oublions pas) a été abandonné. Cela dit, il ne faut pas oublier que d’anciens SS (Robert Blanc, Robert Dun, Saint-Loup) ont participé aux activités du GRECE jusqu’au milieu des années 1980. De même, le comité de patronage de Nouvelle Ecole, la revue théorique de la Nouvelle Droite, comprenait d’anciens nazis, et pour certains qui ont été des SS.
S’il y a eu des néodroitiers proches du national-socialisme, la principale référence venant des années 1920 et 1930 a été la Révolution conservatrice allemande. Les néodroitiers l’ont assimilée et ont mis en avant ses principaux auteurs, comme Ernst Jünger, Ernst Niekisch, Carl Schmitt, Oswald Spengler, Martin Heidegger, etc. Au point, qu’aujourd’hui, certains observateurs considèrent la Nouvelle Droite comme l’héritière de cette Révolution Conservatrice. Cependant, si les néodroitiers, et Alain de Benoist en premier, insistent sur l’opposition de ces auteurs au nazisme, ils oublient de préciser que certains révolutionnaires-conservateurs adhérèrent au nazisme. Pensons à Carl Schmitt et Martin Heidegger… Bref, les liens entre la Nouvelle Droite et le national-socialisme sont ambigús.


