
331

L’extrême droite française 
et les mouvements anticommunistes russes

Stéphane François et Adrien Nonjon

Depuis une dizaine d’années, il n’est plus question de nier que la Russie 
exerce en Europe une attraction sans équivoque sur les mouvances radicales 
de droite, à commencer par la France. En plus de mettre à jour l’argu-
mentaire de certains responsables politiques français favorables à l’idée 
d’une coopération continentale étendue dans un souci d’indépendance et 
de renouvellement de la puissance face au monde anglo-saxon, la Russie 
s’impose à travers son illibéralisme comme un modèle sociétal à suivre. Si 
ce tropisme doit beaucoup aux transformations survenues au cours des 
présidences Poutine à compter des années 2000, il convient de rappeler 
que cette constante déjà observée durant le xxe siècle n’a jamais fait l’objet 
d’un consensus. Malgré l’émergence d’idéologies nationalistes souhaitant 
dépasser les clivages culturels et politiques hérités de la Seconde Guerre 
mondiale au nom de la « Grande Europe 1 », certains courants de la droite 
radicale française se sont en effet engagés à la même époque, fidèles à leurs 
principes, dans une lutte contre le communisme et l’Union Soviétique. Il 
ne s’agit pas pour eux de se compromettre avec un ennemi au nom d’une 
utopie géopolitique, mais d’apporter un soutien effectif aux peuples oppri-
més de l’autre côté du rideau de fer.

La coopération avec l’émigration russe et son principal mouvement de 
résistance, la Naradno-Troudovoy-Soyouz (Union populaire du travail) 2, a 
en effet permis à une frange de l’extrême droite française d’étendre son 
champ d’action aux confins de l’Europe. Entre les années 1950 et la chute 
du bloc communiste, les activistes de la NTS diffusèrent avec l’aide de 
militants français un certain nombre de samizdats et de revues clandes-
tines, la plus connue étant Possev (« Semences »), dans laquelle écrivent des 

1. �Lebourg Nicolas, Les extrêmes droites françaises dans le champ magnétique de la Russie, programme
« The Far Right in Europe and Russia’s Role and Influence », New York, Carnegie Council for Ethics 
in International Affairs et Foundation Open Society Institute, en coopération avec l’Open Society
Initiative for Europe, 2018.

2. �Slavinski Michel, Histoire du NTS russe, Ombres sur le Kremlin, Paris, La Table Ronde, 1973.

© Presses universitaires de Rennes 
Ce document est réservé à un usage privé 

Il ne peut être transmis sans autorisation de l'éditeur



STÉPHANE FRANÇOIS ET ADRIEN NONJON

332

écrivains dissidents (Alexander Galič, Boulat Okoudjava, Georgi Vladimov, 
le responsable de la section clandestine moscovite d’Amnesty International, 
ou encore Alexandre Soljenitsyne). L’anticommunisme de la NTS a permis 
la rencontre avec de jeunes militants de l’extrême droite française, sur fond 
de guerre froide. Ceux-ci, souvent issus des milieux de l’OAS, cherchaient 
de nouveaux combats. Malgré leur éloignement géographique et intellec-
tuel, les solidarismes russes et français n’en sont pas moins similaires qu’ils 
partagent la même aversion pour les clivages « droite » « gauche ». Entrant 
en résonance avec la guerre froide et sa bipolarité, ces doctrines évolueront 
progressivement, forts d’emprunts et de fascinations réciproques, vers la 
notion de « troisième voie ». Si le solidarisme a disparu aujourd’hui dans sa 
forme originelle, son héritage idéologique reste palpable lorsqu’il s’agit de 
circonscrire les liens entre certains membres de l’extrême droite française 
et les partisans russes du Osobyj put’ (« Le chemin spécial ») comme le Parti 
national-bolchevique et sa fraction eurasiste du début des années 1990. 
Nous montrerons, à travers l’histoire de ces relations, à quel point les allers-
retours idéologiques ont profondément marqué l’évolution de la pensée 
« tercériste », ou plus communément appelée « troisième voie » dans ses 
différentes essences et acceptions, la rendant dès lors parfaitement cohérente 
en dépit des ambiguïtés conceptuelles qui l’entourent.

La rencontre des solidarismes russes et français (1960-1970)

À partir de 1967, apparaît en France à l’extrême droite un courant qui 
se dit « solidariste ». Comme d’autres, celui-ci refuse l’étiquette d’« extrême 
droite ». Ses militants rejettent aussi bien le « totalitarisme soviétique » que 
l’« American way of life », décadent. Plus largement, ils refusent le matéria-
lisme des uns et des autres au profit d’une conception chrétienne du monde. 
Selon le témoignage de Francis Bergeron :

« À la fin des années soixante, nous n’étions “ni de droite ni de gauche 
mais en avant !”, et ne voulions “ni trusts ni soviets”, “ni capitalisme, ni 
marxisme” ; mais nous souhaitions aussi pouvoir nous définir par un mot 
résumant cette troisième voie que nous prétendions construire. Nous avions 
trouvé ce mot “solidarizm” chez les Russes anticommunistes du NTS 
(Naradno-Troudovoy-Soyouz). D’autre part le mot “nationalisme” renvoyait 
à l’idée de la France seule, alors que notre courant était très européiste 
(face au bloc communiste) et favorable au concept d’Eurafrique, l’idée que 
l’Europe et l’Afrique avaient un destin commun 3. »

L’une des figures importantes de ce courant très minoritaire, il ne 
dépasse jamais les 300  militants, a été Jean-Pierre Stirbois, proche de 

3. �Bergeron Francis, « Il était une fois le solidarisme. Entretien avec Francis Bergeron », propos 
recueillis par Monika Berchvok, Rivarol, no 3021, 10 novembre 2011, p. 5.

© Presses universitaires de Rennes 
Ce document est réservé à un usage privé 

Il ne peut être transmis sans autorisation de l'éditeur



L’EXTRÊME DROITE FRANÇAISE ET LES MOUVEMENTS ANTICOMMUNISTES RUSSES

333

l’OAS-métropole pendant son adolescence. De fait, les différents groupes 
solidaristes étaient très largement issus d’une des branches activistes de 
l’OAS, l’OAS-Métro-Jeunes, implantée dans l’Hexagone. L’OAS et ses 
derniers sursauts ont exercé une forte influence sur les futurs solidaristes, 
bien qu’ils fussent rejetés par les rescapés de l’aventure de l’OAS tel Pierre 
Sergent. De même, ils sont attirés par la politique de Salazar, catholique et 
occidentaliste, et sont en contact avec Aginter-Press. En 1966, Jean-Pierre 
Stirbois participe à la création du Mouvement Jeune Révolution, principale 
structure solidariste française, avec quelques anciens de l’OAS, comme Jean 
Caunes et Nicolas Kayanakis. Ce groupe compte 300 membres environ, 
soit quasiment l’intégralité des solidaristes français. Stirbois passe ensuite au 
Mouvement solidariste français, fondé en 1971, puis au Groupe d’Action 
Jeunesse (GAJ), créé en 1973 avec une scission d’Ordre Nouveau, et, enfin, 
au Groupe d’action solidariste et enfin à l’Union solidariste, gardant le goût 
des actions spectaculaires. Le GAJ a à sa tête Jean-Claude Nourry et Patrice 
Jumeau et publie une revue, Jeune Garde Solidariste. Le parcours de Stirbois 
résume la réalité du solidarisme français : une succession de groupuscules 
éphémères d’une poignée de militants très déterminés, se rapprochant du 
néofascisme.

1966 est le début du solidarisme français d’extrême droite. Les cadres du 
MJR rencontrent alors des membres de la NTS et adaptent le solidarisme 
russe afin de se démarquer du reste de l’extrême droite française. La revue 
du MJR, Jeune Révolution, publie en 1968 le premier article en français 
consacrée à la NTS. Dès lors, des liens se nouent entre les deux structures. 
Jeune Révolution se fait à la fois l’écho des actions de la NTS et soutient les 
dissidents d’Europe de l’Est. En outre, c’est la NTS qui est à l’origine de 
l’importation du mot solidarisme à l’extrême droite.

Les solidaristes français défendent et soutiennent les dissidents d’Europe 
de l’Est durant la guerre froide. Le mouvement solidariste européen consti-
tue alors un réseau pour les organisations de résistance à l’Est : des militants 
partent en URSS, emportant des livres, des lettres et des revues, dissimulés 
dans leurs bagages ou sur eux et reviennent avec d’autres courriers, des 
photos, mais aussi avec des samizdats (des ouvrages autoédités), que des 
maisons d’édition russes implantées en Occident éditent, faisant connaître 
la littérature des dissidents, et entretenant des liens avec les groupes nationa-
listes ou d’extrême droite restés en URSS 4. Dès lors, le solidarisme français 
se caractérise par des actions spectaculaires dénonçant le totalitarisme sovié-
tique. C’est dans cette optique que plusieurs militants solidaristes vont 
en URSS, pour distribuer des tracts anticommunistes, en solidarité avec 
les mouvements clandestins locaux (comme la NTS). Ils se font aussitôt 

4. �Laruelle Marlène (dir.), Le Rouge et le noir. Extrême droite et nationalisme en Russie, Paris, CNRS 
Éditions, 2007.

© Presses universitaires de Rennes 
Ce document est réservé à un usage privé 

Il ne peut être transmis sans autorisation de l'éditeur



STÉPHANE FRANÇOIS ET ADRIEN NONJON

334

interpeller par les autorités et expulser manu militari du pays. En 1970, 
lorsque le militant Olivier Morize est arrêté à Moscou pour avoir distribué 
des tracts anticommunistes. C’est aussi le cas le 24 mars 1975, lorsque 
Francis Bergeron est arrêté sur la place Rouge de Moscou, alors qu’il distri-
buait, avec Jacques Arnould, des tracts anticommunistes et des exemplaires 
russes de L’archipel du Goulag d’Alexandre Soljenitsyne.

La courte histoire du solidarisme français est émaillée de rixes dans les 
rues et d’activisme politique : par exemple les manifestations et actions 
contre la venue de Leonid Brejnev en France en 1975 ; la distribution de 
tracts antisoviétiques en France et en URSS, la perturbation circulation 
du train Paris-Moscou le 3 octobre 1975, etc., l’année 1977 vit une recru-
descence d’actions antisoviétiques en France, avec des manifestations et 
des attentats contre des établissements de l’URSS, en marge de la visite 
de Brejnev. Le sommet de ces actions est atteint le 10 février 1977, avec 
le suicide du militant Alain Escoffier, qui s’immole devant les bureaux 
parisiens d’Aeroflot. Ces actions permettent le recrutement d’une nouvelle 
génération de militants, comme Jean-Gilles Malliarakis. Sous son influence, 
le solidarisme évolue vers le tercérisme, avec la création en 1979 du 
Mouvement nationaliste révolutionnaire.

À partir du milieu des années 1970, un nombre croissant de militants 
se lasse de ce combat. Certains participent à la guerre civile libanaise, 
s’engageant dans les milices chrétiennes. D’autres entrèrent au jeune Front 
national, profondément anticommuniste. Francis Bergeron y était déjà. 
Stirbois et Michel Collinot en deviennent membre en 1977. De même, 
Michel Schneider, ouvertement fascisant, passe également du solidarisme 
au Front national. Malgré tout, des militants historiques maintiennent le 
lien avec les solidaristes russes. C’est le cas de Francis Bergeron qui fonde 
en 1979 l’Association pour la Russie libre. Journaliste de profession, il 
consacre même un numéro des Cahiers de la Russie libre, la revue de l’asso-
ciation, à la NTS, tandis que le représentant français de la NTS, Michel 
Slavinski, fait partie du comité de direction de l’association. Quelques-
uns cherchent à combattre le communisme par les armes : Alain Boiret et 
Laurent Maréchaux lancent des opérations clandestines en Afghanistan et 
se rapprochent du commandant Massoud à la suite de l’intervention sovié-
tique du 27 septembre 1979.

La mutation du solidarisme en nationalisme-révolutionnaire

À la fin des années 1960, les idées solidaristes rencontrent celles du 
nationalisme-révolutionnaire. Celui-ci est un courant issu du néofascisme 
associant des positions anticapitalistes et anticolonialistes à l’héritage des 
droites révolutionnaires des années 1930 et 1940, notamment le fascisme 
et certains aspects du national-socialisme. Rejetant à la fois le capitalisme 

© Presses universitaires de Rennes 
Ce document est réservé à un usage privé 

Il ne peut être transmis sans autorisation de l'éditeur



L’EXTRÊME DROITE FRANÇAISE ET LES MOUVEMENTS ANTICOMMUNISTES RUSSES

335

et l’occidentalisation du monde et le système soviétique, à l’instar des 
solidaristes, ses partisans cherchent une « troisième voie » ni capitaliste, ni 
communiste. Ils sont souvent qualifiés d’être l’« extrême gauche de l’extrême 
droite ». Cette idéologie associe des idées d’extrême droite radicale, en 
l’occurrence le rejet du monde moderne, de la société libérale et des États-
Unis, sous un habillage rhétorique provenant de la gauche ou de l’extrême 
gauche 5. La proximité des deux courants idéologiques fit qu’ils fusionnent 
aisément, d’autant qu’au milieu des années 1980, le bloc soviétique explose. 
Les solidaristes n’ont plus d’ennemi, mais ils gardent leurs contacts situés 
dans l’ex URSS, notamment avec les militants d’extrême droite. Le combat 
passe alors de l’anticommunisme au rejet de l’occidentalisation du monde 
et des États-Unis.

Cependant, s’il disparaît en tant que courant, ce n’est pas le cas de ses 
idées, en particulier celles du double rejet : à la fois du communisme et 
du capitalisme, que nous retrouvons également dans d’autres courants de 
l’extrême droite, comme le néofascisme ou le nationalisme-révolutionnaire 6. 
À la fin des années 1960, les militants solidaristes affirmaient la nécessité 
d’une révolution. À la recherche d’une troisième voie entre le capitalisme 
et le communisme bureaucratique, ils rejetaient la logique des Blocs de la 
guerre froide. Le solidarisme, au gré de ses évolutions idéologiques, porte 
en lui les germes du tercérisme, principalement représenté en France par 
Jean-Gilles Malliarakis et Christian Bouchet – longtemps le bras droit 
du premier. Bouchet est l’une des personnes phares dans la fusion entre 
le solidarisme et le nationalisme-révolutionnaire. Il reste la figure la plus 
connue du courant nationaliste-révolutionnaire au sein de l’extrême droite 
française. Militant depuis le début des années 1970, il a appartenu à toutes 
les organisations nationalistes-révolutionnaires depuis cette époque, en 
devenant l’un de ses dirigeants au milieu des années 1980. Le tercérisme, 
qu’il a théorisé en 1980, incarnerait une autre voie, différente de la synthèse 
sociale-démocrate. En outre, après les solidaristes en 1970, les tercéristes 
s’approprient, au début des années 1980, le trident de la NTS, qui devient 
son symbole.

Jean-Gilles Malliarakis a aussi fait le lien entre le solidarisme des années 
1970 et le tercérisme de la décennie suivante. Il a fait partie du GAJ, et à 
partir de 1977, a dirigé le journal du mouvement, Jeune nation solidariste. 
En 1979, il transforme ce qui reste du GAJ en Mouvement nationaliste-
révolutionnaire, ouvertement tercériste et publie une nouvelle revue, 
Les Cahiers d’études solidaristes, dont les dossiers condamnent à la fois le 
libéralisme, le rôle des États-Unis et celui de l’URSS. En 1985, le MNR 
disparaît au profit de Troisième Voie, qui existe jusqu’en 1991, publiant 

5. �Lebourg Nicolas, Le Monde vu de la plus extrême droite. Du fascisme au nationalisme-révolutionnaire, 
Perpignan, Presses universitaires de Perpignan, 2010.

6. �Ibid.

© Presses universitaires de Rennes 
Ce document est réservé à un usage privé 

Il ne peut être transmis sans autorisation de l'éditeur



STÉPHANE FRANÇOIS ET ADRIEN NONJON

336

Révolution européenne et Troisième Voie. Depuis 1989, Christian Bouchet 
publie Alternative tercériste. Durant les années 1980, Malliarakis se rapproche 
de la Nouvelle Droite (Bouchet est d’ailleurs membre du GRECE de 1982 
à 1988). En 1991, Troisième Voie explose, une partie des militants suivant 
la tendance de Christian Bouchet fonde Nouvelle Résistance. Par la suite, 
Malliarakis évolue vers le libéralisme économique et quitte le champ 
politique pour se consacrer à la défense des commerçants et artisans.

Les références théoriques se renouvellent dans les années 1980  : les 
théoriciens de la Révolution conservatrice allemande des années 1920, 
le théoricien belge du national-communisme Jean-François Thiriart 7, 
l’Américain Francis Parker Yockey 8 se substituent aux anciennes références. 
Les nationalistes-révolutionnaires puisent aussi beaucoup dans les 
théoriciens du tiers-mondisme, comme les textes des grands acteurs de la 
libération nationale des différentes colonies qui renvoient à des exemples 
locaux de libération nationaliste. Ce qui leur permet de développer un 
argumentaire de libération nationale, considérant que l’Europe est occupée 
par les États-Unis. Enfin, ils tissent des liens avec les militants nationalistes 
clandestins vivants derrière le rideau de fer.

L’effondrement du rideau de fer en 1989 a pu, avec la dislocation de 
l’État soviétique et la cessation des activités clandestines du NTS 9, suggé-
rer que la lutte de la dissidence russe pour une «  troisième voie » était 
révolue. Toutefois, la longue convalescence de la transition postcommuniste 
favorisa l’émergence de nouveaux acteurs et de nouvelles doctrines tournés 
vers les mêmes objectifs. En effet la période dite de la « décennie noire » 
(1990-2000) est synonyme de reconfiguration rapide et brutale de la société 
soviétique dans son ensemble. Non seulement le système économique russe 
est incapable de supporter le rythme effréné des « thérapies de choc » desti-
nées à faire du pays une puissance libérale et capitaliste, mais la transition 
démocratique est également perçue par la population comme la démarche 
égoïste de quelques privilégiés souhaitant conserver leurs avantages.

C’est dans ce contexte que se développent une série de mouvements 
dissidents d’inspiration nationaliste. Favorisés par un contexte politique 
instable et surtout une opinion publique encore nostalgique la grande 
époque soviétique, ces derniers se structurent autour d’acteurs non officiels 
qui militent pour une alternative nationaliste compatible avec le soviétisme, 

7. �Cf. son livre phare, Thiriart Jean-François, Un empire de 400 millions d’hommes : L’Europe, Bruxelles, 
1964, rééd., Paris, Avatar Éditions, 2007.

8. �Yockey Francis Parker, Imperium [1948], Paris, Avatar Éditions, 2009.
9. �Rentrés au pays une fois l’interdiction de leur mouvance levée, les membres du NTS poursuivirent 

les activités éditoriales en publiant chaque mois leurs revues de référence : Grani et Possev. Malgré sa 
transformation en parti politique (enregistré courant 1996), le NTS ne parvient pas à s’imposer dans 
le nouveau champ politique russe. Trop corporatiste, voire conservateur, le parti souffre également de 
son soutien au général Vlassov pendant la Seconde Guerre mondiale. Marginalisé, le mouvement se 
concentre aujourd’hui sur la promotion du principe de « solidarité » dans le monde.

© Presses universitaires de Rennes 
Ce document est réservé à un usage privé 

Il ne peut être transmis sans autorisation de l'éditeur



L’EXTRÊME DROITE FRANÇAISE ET LES MOUVEMENTS ANTICOMMUNISTES RUSSES

337

le « national-bolchevisme ». Pour autant, cette idéologie n’est pas récente. Ses 
premières traces sont discernables au début des années 1970 chez Anatoli 
Skurlatov 10, personnalité importante du Comité central du Komsomol, 
ou chez l’historien Dimitri Likhačev. Alternative politique née au sein du 
Parti communiste d’Union soviétique (PCUS), elle joue un rôle non négli-
geable dans les rapports de force qui opposent l’aile nationaliste et l’aile 
communiste orthodoxe de l’appareil d’État. Récupéré par Eduard Limonov 
et Alexandre Douguine, adapté au contexte politique et géopolitique de la 
nouvelle Russie, le national-bolchévisme des années 1990 constitue davan-
tage une tentative de « bricolage » idéologique plutôt qu’un véritable héritier 
de la mouvance historique. Les deux sont d’ailleurs à l’origine en 1994 de la 
création du Parti national-bolchévique.

Les années 1990

La figure de l’écrivain et poète Eduard Limonov (1943-2020) est essen-
tielle pour comprendre la résurgence de la mouvance nationale-bolchévique 
en Russie au début des années 1990. Né à Dzerjinsk d’un père officier du 
NKVD, Eduard Limonov connaît une existence mouvementée entre bohême 
et petite délinquance, avant de devenir une figure montante de l’underground 
à Moscou. Menacé par les autorités, il se réfugie à New York en 1974. Dans 
cette ville vitrine d’un monde antagoniste au sien, il anglicise son prénom, 
Eduard devenant Edward. Limonov y mène une vie pour le moins précaire 
qui aura un impact significatif sur sa pensée. C’est en effet sur la base de son 
expérience de paria qu’il expose dans les colonnes du journal de la diaspora 
russe New Russian World – qui formeront la base de son premier roman 
autobiographique Eto ja – Editchka (Le poète russe préfère les grands nègres, 
1976) – ses toutes premières critiques de l’Occident. Loin de seulement s’atta-
quer à un modèle dont il attendait tellement, l’auteur attaque également 
l’intelligentsia émigrée russe (Andreï Sakharov et d’Alexandre Soljenitsyne en 
tête) à qui il reproche sa complaisance vis-à-vis du mode de vie occidental 11.

Surveillé par le FBI en raison de ses liens avec le Socialist Workers Party, 
il décide de s’installer en France où son premier ouvrage rencontre un 
certain succès. Proche du Parti communiste Français, qui, sous la prési-
dence de Georges Marchais, prend ses distances avec l’URSS, il écrit pour 
le journal L’Humanité avant de collaborer activement à partir de 1989 
avec le journal pamphlétaire L’Idiot international. Au sein d’un comité de 
rédaction hétéroclite (Patrick Besson, Michel Houellebecq, Marc-Édouard 
Nabe, Philippe Sollers, Jacques Vergès, Philippe Muray, etc.), Limonov 
se lie d’amitié avec Jean-Edern Hallier, qui dirige le journal. En 1993, 

10. �Laqueur Walter, Histoire des droites en Russie, Paris, Michalon, 1996.
11. �Rogachevski Andreï, A Biographical and Critical Study of the Russian Writer Eduard Limonov, 

Lewiston/Queenston/Lampeter, The Edwin Mellen Press, 2003.

© Presses universitaires de Rennes 
Ce document est réservé à un usage privé 

Il ne peut être transmis sans autorisation de l'éditeur



STÉPHANE FRANÇOIS ET ADRIEN NONJON

338

celui-ci l’aide à faire paraître son principal essai politique Le Grand hospice 
Occidental 12 aux Belles Lettres. À la même époque, Limonov écrit dans 
Le choc du mois, un magazine d’extrême droite, plutôt de tendance natio-
naliste-révolutionnaire. Il couvre pour le compte de ce magazine et de son 
directeur, Patrick Gofman, les conflits Serbes, Moldaves et Tchétchènes 13, 
auxquels il participe par ailleurs. Rentré en Russie depuis la chute de 
l’URSS, il milite quelques mois aux côtés du Parti libéral démocrate de 
Vladimir Jirinovski. C’est lui qui est à l’origine de la rencontre entre le 
leader nationaliste et Jean-Marie Le Pen.

Néanmoins, les connivences entre l’extrême droite française avec la 
Russie s’observent surtout chez le géopoliticien et philosophe Alexandre 
Douguine, principal théoricien du néo national-bolchevisme. En rupture 
avec son milieu d’origine, Douguine fréquente les milieux nationalistes, 
ainsi que le Cercle Iujinskii, animé par le dissident underground Iuri 
Mamleev. Au contact de certains de ses membres comme le poète occultiste 
Evgueni Golovin ou le philosophe islamiste Gueïdar Djamal, Douguine 
est initié aux auteurs traditionalistes comme René Guénon et Julius Evola, 
dont la conception « d’empire organique » le marque profondément.

Il développe aussi un intérêt fort pour les auteurs de la « Révolution 
Conservatrice » allemande, en particulier pour Karl Haushofer, Moeller 
van Den Bruck, Ernst Niekisch, Carl Schmitt ou Martin Heidegger. Outre 
le paysage intellectuel allemand des années 1920-1930, il est surtout 
fasciné par la Nouvelle Droite française des années 1970 et 1980. En 
effet, parce qu’elle développe des thèses rejetant la décadence, « l’ethno-
cide » tout en faisant la promotion des cultures indo-européennes et d’un 
État fort, l’école de pensée d’Alain de Benoist est comparée avec déférence 
au mouvement proto-völkisch des Potchveniki au xixe siècle 14. En 1989, 
Alexandre Douguine effectue un premier voyage en Europe occidentale qui 
le conduisit à rencontrer plusieurs cadres de la Nouvelle Droite, comme 
Alain de Benoist ou Robert Steuckers, mais aussi Christian Bouchet. Ces 
rencontres lui permettent d’enrichir son bagage idéologique et d’étendre 
sa notoriété au moment où il commençait à se tourner vers les théories 
eurasistes. Il s’agit aussi d’une opportunité importante pour lui de rompre 
avec l’archaïsme de la vieille droite russe. En retour, l’année 1992 voit le 
séjour en Russie de nationalistes-révolutionnaires qui rencontrent Alexandre 
Douguine, qui devient alors le représentant russe du Front européen de 
libération, un mouvement nationaliste paneuropéen fondé par différents 
nationalistes-révolutionnaires européens comme le Belge Jean-François 
Thiriart, le Français Christian Bouchet, disciple français du précédent, et 

12. �Limonov Edward, Le Grand Hospice Occidental, Paris, Les Belles Lettres, 1993.
13. �Gofman Patrick, « Limonov et moi », L’écho parisien web journal des Droites, [http://parolesdemi-

litants.blogspot.com/2020/07/limonov-et-moi-par-patrick-gofman.html], consulté en janvier 2020.
14. �Laqueur Walter, Histoire des droites en Russie, op. cit.

© Presses universitaires de Rennes 
Ce document est réservé à un usage privé 

Il ne peut être transmis sans autorisation de l'éditeur



L’EXTRÊME DROITE FRANÇAISE ET LES MOUVEMENTS ANTICOMMUNISTES RUSSES

339

l’Italien Marco Battara. Celui-ci est devenu un proche du Russe depuis cette 
époque. Cela fut été facilité par le fait que les deux possèdent des références 
communes comme Thiriart, Niekisch et Evola.

La même année, Alain de Benoist et Robert Steuckers sont invités par 
Douguine. Ce voyage qui fait suite à sa participation en mars 1991 au 
XXIVe colloque du GRECE dont le thème était « Nation et empire ». 
Son intervention portait sur « L’empire soviétique et les nationalismes à 
l’époque de la perestroïka ». Il est alors présenté dans Éléments, la revue de 
la Nouvelle Droite, comme le correspondant du GRECE à Moscou. Les 
années 1990 virent aussi sa participation épisodique à Éléments. Il devint 
alors proche de la Nouvelle Droite. Il lança alors la version russe d’Éléments, 
Elementy, qui parut de 1992 à 1998. Au cours des années suivantes, les 
relations entre Alain de Benoist et Alexandre Douguine évoluèrent et se 
distendirent jusqu’aux débuts des années 2000. Outre la Nouvelle Droite, 
Alexandre Douguine continue de cultiver une très grande proximité avec 
la droite nationaliste-révolutionnaire et « tercériste », en particulier avec 
Christian Bouchet, qui, traduit toujours ses ouvrages, et peut être considéré 
comme son éditeur principal francophone.

L’échec du Parti national-bolchevique

Rentré en Russie depuis 1990, Limonov échoue à s’imposer comme une 
personnalité politique de premier plan au sein du Parti communiste de la 
Fédération de Russie de Guennadi Ziouganov et chez les libéraux-démocrates 
de Vladimir Jirinovski où il souhaitait créer un mouvement de jeunesse. 
Membre de Pamiat, Alexandre Douguine peine à faire valoir ses idées qui sont 
largement méprisées et incomprises par l’organisation patriotique. Incapables 
de prendre part aux différentes tentatives de coalition nationales patriotes 
comme le Front Natsional’nogo Spasenija (Front du salut national), les deux 
hommes finissent par se rencontrer en 1992. Las d’une opposition incapable 
de se structurer autour d’une idéologie commune, Alexandre Douguine et 
Edward Limonov entreprennent la création d’un mouvement novateur ayant 
pour but de répondre aux exigences d’une période d’instabilité politique qu’ils 
jugent révolutionnaire. Au départ coalition virtuelle baptisée Front national 
bolchevique et née le 1er mai 1993 à travers la publication L’Ordre no 1 sur la 
création du Front national bolchévique, le Parti national bolchévique (PNB) 
est officiellement enregistré le 8 septembre 1993 à Moscou. Le 28 novembre 
1994 est lancé le journal du parti Limonka. Ce titre est inspiré d’un poème 
d’Eduard Limonov intitulé, Mi natsional’nyi geroï et son esthétique tient 
du réaliste socialiste et de l’école hollandaise des années 1920 15. En plus de 

15. �Fenghi Fabrizio, « Making post-Soviet counterpublic : the aesthetic of Limonka and National-
Bolshevik party », Nationalities Papers, no 45, vol. 2, 2017.

© Presses universitaires de Rennes 
Ce document est réservé à un usage privé 

Il ne peut être transmis sans autorisation de l'éditeur



STÉPHANE FRANÇOIS ET ADRIEN NONJON

340

concentrer en son sein des membres appartenant au mouvement skinhead ou 
Vieux-croyant, l’arrivée du chanteur du groupe punk Grazhdanskoya Oboron 
(Défense civile) Igor Letov apporte le soutien de cette mouvance musicale 
au parti.

Au-delà de cette réalité qui fait du PNB un cercle de marginaux davantage 
séduits par un style de vie que par un programme, l’idéologie induite par 
ce dernier se veut à la fois novatrice et pluridimensionnelle. L’idéologie du 
PNB se structure sur l’idée « d’homme nouveau ». Ce principe affirmé par 
Alexandre Douguine dans un article intitulé « Novye protiv starykh » (le 
nouveau contre l’ancien), cherche en effet à asseoir en Russie une nouvelle 
« contre élite » intellectuelle radicale animée par des principes historiques, 
politiques et littéraires communs. Développées dans son ouvrage de 1992 
Distsiplinarnyi sanatorii (Le Grand Hospice Occidental) puis plus tard en 
2003 dans Drugaja Rossija (L’Autre Russie), les positions tercéristes d’Eduard 
Limonov s’attachent à montrer que le modèle soviétique d’antan n’était 
en aucun cas différent du système capitaliste 16. Eduard Limonov pose les 
premières bases des orientations politiques et géopolitiques du PNB, mais les 
idées sont surtout celles d’Alexandre Douguine. Outre l’Eurasisme, ce dernier 
intègre à la pensée nationale-bolchévique russe une dimension eschatologique 
et millénariste de la « troisième Rome 17 ». Il fait du national-bolchévisme un 
seul et même continuum nationaliste, messianique, réactionnaire, organique 
et populaire 18 qui doit sauver la Russie en temps de crise. En désaccord sur la 
direction que doit prendre le parti, Alexandre Douguine et Edward Limonov 
finissent par stopper leur collaboration en 1998. Bien que revendiquant tous 
deux l’appellation « national-bolchévique », les deux hommes ne l’utilisent 
plus de la même façon.

Conclusion

Plus qu’une posture de résistance née dans les traumas d’un exil forcé en 
1920, le solidarisme est donc un véritable itinéraire idéologique commun à 
la France et à la Russie. Malgré une trajectoire délicate entre deux positions 
a priori contradictoires, la nature profonde de ce mouvement de pensée 
peut expliciter sa popularisation et ses mutations des deux côtés du Mur. 
Éphémère, le mouvement solidariste français dans son ensemble n’a été 
qu’un moyen de circonstance pour redonner corps et vie à un idéal qui 
allait au-delà des préoccupations de la droite traditionnelle, en l’ouvrant 
sur des problématiques extérieures. Là où la recherche d’une troisième voie 

16. �Rogatchevski Andreï, « Othering Russia: Eduard Limonov’s Retrofuturistic (Anti-)Utopia », in 
Suslov Mikhaïl et Bodin Per-Arne (éd.), The Post-Soviet politics of Utopia :language, fiction and 
fantasy in modern Russia, Londres, Bloomsburry Publishing, 2020.

17. �Douguine Alexandre, Les Templiers du prolétariat, Nantes, Ars Magna, 2020.
18. �Ibid., p. 16.

© Presses universitaires de Rennes 
Ce document est réservé à un usage privé 

Il ne peut être transmis sans autorisation de l'éditeur



L’EXTRÊME DROITE FRANÇAISE ET LES MOUVEMENTS ANTICOMMUNISTES RUSSES

341

chez les solidaristes du NTS répondait au besoin de s’opposer in fine aux 
totalitarismes et d’élaborer une nouvelle forme d’humanisme, elle ne peut 
toutefois s’ériger en modèle pérenne dans la Russie contemporaine où les 
réminiscences de l’héritage soviétique demeurent et influent sur la mémoire 
collective. Ce n’est grâce qu’aux transformations de ses valeurs et de son 
esthétique par Eduard Limonov et Alexandre Douguine, qu’elle parvient 
à survivre en tant que principe de refus des idéologies dominantes de la 
fin du xxe siècle et de construction d’une nouvelle communauté impériale 
russe. Si de nos jours l’extrême droite française se rapproche de la Russie 
sur la base de nouveaux impératifs, les déséquilibres mondiaux induits par 
la multipolarité de ce début de siècle nourrissent encore chez certains les 
admirations nostalgiques pour les partisans russes de la « troisième voie ».

© Presses universitaires de Rennes 
Ce document est réservé à un usage privé 

Il ne peut être transmis sans autorisation de l'éditeur



© Presses universitaires de Rennes 
Ce document est réservé à un usage privé 

Il ne peut être transmis sans autorisation de l'éditeur




